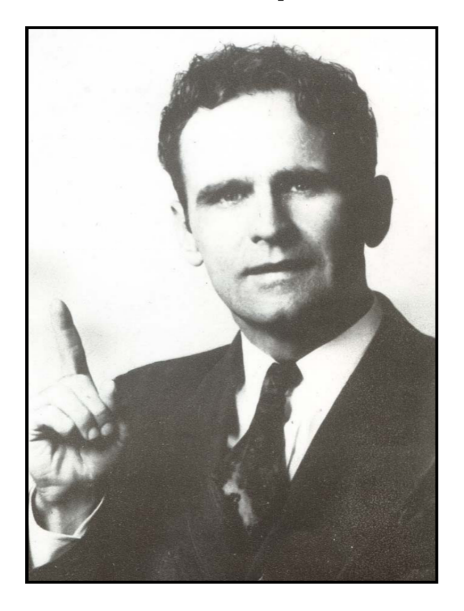
# Действие откровения.



Вильям Брангам в начале своего служения.



28 февраля 1963 года, это сверхъестественное облако появилось над горами Сунсета, севернее Туксона, в Аризоне, как это было показано реверенду Брангаму в видении 22 декабря 1962 года. Могло ли это быть знамением Его близкого пришествия? Хотя этот снимок и был сделан с большого расстояния, но на нём всё — же можно различить лицо Господа.

19 апреля 1963 года этот снимок был напечатан на обложке журнала «Сайенс». Джеймс Э. Мэк Дональд с «Института атмосферной физики» при «университете из Аризоны» в Туксоне, сделал к нему своё сообщение, не имея при этом объяснения к сему феномену. В знакомом еженедельном журнале «Ляйф» от 17 мая 1963 года, этот снимок был также опубликован со статьёй к нему. Светлое облако находилось на голубом небе на такой высоте, где не имеется больше влаги, для того, чтобы сформироваться облаку. Несомненно это было подтверждением Всевышнего, Который в Своей любви идёт навстречу и тем, которые не могут поверить, если не увидят.

# Действие откровения.

Я почитаю это за преимущественное право, возвещать христианам по всему миру о величайшем действии Божием вплоть до сего времени. Необходимость напечатания такой брошюры на многих языках, появилась в результате моей миссионерской деятельности на всех континентах.

В этом изложении должно быть прославлено имя *Господне* и в нём только слово Божие должно говорить к нам. Пророки и Апостолы будут упомянуты только для того, чтобы выделить то действие Божие, которое произошло в связи с их служением, как мы находим это описанным в Ветхом и Новом Завете. Церковная история отмечена особыми эпохами, в которых восставали мужи как Павел, Иреней, Мартин, Колумба, Лютер, Веслей и другие, которые в своё время приносили весть историческо – спасительного значения.

Слово Писания *«всё испытывайте (всё проверяйте)»*, действительно также и для этой брошюры. Однако никто не должен скрываеься за этим словом, отстаивая свою точку зрения, вместо того чтобы признать законный масштаб свидетельства всего Священного Писания. Библейский ход событий мы не можем категорически отвергнуть только потому, что он нам незнаком. Наше намерение заключается в том, чтобы достойно описать действие Божие вплоть до нашего времени, чтобы и дальше духовно помочь детям Божиим и чтобы превозносить одно только имя *Господне*. *«Слушайте небеса, и внимай земля, потому что Господь говорит»*. (Ис. 1,2).

# Завершение.

В начало этого изложения мы внесём слово из Бытия 2, 2: «И завершил (др. пер.) Бог к седьмому дню дела Свои, которые Он делал, и почил в день седьмый от всех дел Своих, которые делал». Это не только повествование о творении, но оно даёт нам также и пророческое указание на завершение Церкви. Теперь, в конце благоприятного времени, в седьмом церковном периоде времени, Господь приводит Своё дело посреди Своего народа к завершению.

Павел свидетельствует о завершении дела Божия в послании к Фил. 1,6: «Будучи уверен в том, что начавший в вас доброе дело, завершит

его ко дню Иисуса Христа» (др. пер.). Только завершённая Церковь войдёт во славу и примет участие в брачном пире (Откр. 19,9). Затем наступит покой в «Тысячелетнем Царстве», в седьмом тысячелетии. Ибо у Бога один день, как тысяча наших лет (2 Петр. 3,8). Сразу же после этого Пётр пишет: «Не медлит Господь исполнением обетования...»

Со дней Адама прошло теперь 6000 лет. Мы находимся теперь перед поворотным пунктом в истории человечества, прежде нежели наступит седьмое тысячелетие. После тысячи лет будет суд перед белым престолом и сотворение нового неба и новой земли — тогда время вольётся в вечность.

Кто не имеет предубеждённого мнения о прохождении библейских событий, тому Дух Святой откроет их осуществление и завершение. «С клятвою говорит Господь Саваоф: как Я помыслил, так и будет; как Я определил, так и состоится» (Ис. 14,24). Какая уверенность находится в этих словах! Не то, что запланировали люди, а то что предпринял себе Бог, то Он и исполнит. Его определённый совет объемлет всю землю и Его рука простёрта над всеми народами. «Ибо Господь Саваоф определил, и кто может отменить это? рука Его простёрта, — и кто отвратит её? (Ис. 14,27). «Ибо дело оканчивает и скоро решит по правде, дело решительное совершит Господь на земле». (Рим. 9,28).

Именно в это решительное время речь идёт о том, чтобы найти подключение к действию Божию. Можно говорить о знамениях времени и подчёркивать исполнение пророчеств над Израилем, не обращая внимания на то, что Бог обетовал для завершения дела в Церкви. «Вот, предсказанное прежде сбылось, и новое Я возвещу; прежде нежели оно произойдёт, Я возвещу вам» (Ис. 42,9).

По воле Божией в этом поколении происходят параллельно два действия: Израиль возвращается в обетованную землю: «Кто рассеял Израиля, Тот и соберёт его, и будет охранять его, как пастырь стадо своё». (Иер. 31, 10-б), а Церковь возвращается назад к Господу и Его слову: «И потому выйдете из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому, и Я приму вас. И буду вам Отцем, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель» (2 Кор. 6, 17-18). Не все евреи возвращаются назад в Палестину, и не все верующие выходят из организаций. «Что же?

Израиль, чего искал, того не получил; избранные же получили, а прочие ожесточились» (Рим. 11,7). То же самое касается и народов: Только избранная часть следует в это время Божьему зову и она достигнет цели. Остальные ожесточают сердца и не принимают всерьёз того, что говорит Бог.

Но дело *Господне* завершится. Ис. 28,21 говорит: «Ибо восстанет Господь, как на горе Перациме; разгневается, как на долине Гаваонской, чтобы сделать дело Своё, необычайное дело, и совершить действие Своё, чудное Своё действие». Дело Божие и Его действие людям чужды. Так близко перед пришествием Иисуса Христа мы нуждаемся не в доброжелательных толкованиях Писания, а в ясном слове «ТАК говорит Господь» правдивого слова Божия.

«Ибо восстанет Господь, как на горе Перациме...», так говорит пророчество пророка Исаии. Что же произошло на горе Перациме? Там Бог совершил мощный прорыв, поразил врагов и даровал победу Своему народу. Давид воскликнул: «Господь разнёс врагов моих предо мною, как разносит вода (плотину). Посему и месту тому дано имя Ваал — Перацим. (место прорыва) (2 Цар. 5,20). «...разгневается, как на долине Гаваонской, чтобы сделать дело Своё»: «Иисус воззвал к Господу в тот день... и сказал...: стой, солнце, над Гаваоном, и луна, над долиною Лиалонскою!» (Иис. Н. 10,12). Оба этих события, на которые ссылается пророк Исаия дают нам понять то, каким мощным образом Господь приведёт к завершению «Своё необычайное дело и Своё чудное действие». В конце времени Он совершит мощный прорыв и удалит с пути всякое препятствие и всякого врага, чтобы завершить Своё дело.

#### Слово или толкование?

«Если пребудете в слове Моём, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными». (Иоан. 8, 31-32). Этим словом был положен библейский масштаб для истинных учеников Иисуса. Бог творит все дела согласно Своему слову. Будь то в природе или во вселенной, в событиях с Израилем или в Своей Церкви: всё происходит согласно утверждённому в слове Божием порядку. «Кто от Бога, тот слушает слова Божии». (Иоан. 8,47).

Для нас имеет великое значение то, чтобы узнать действие Божие с

Его народом от начала времени. Его общение с ними и Его благословения, были основаны на обетованиях Его слова. До тех пор, пока люди исполняли слово Божие, они находились под защитой, были в безопасности и пребывали в общении с Ним. Если кто — то отвращается от библейской истины, от библейского учения или обетования и противоречит свидетельству Священного Писания посредством собственного толкования, то он этим отделяет себя от Бога. «Всё Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения для исправления, для наставления в праведности. Да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен». (2 Тим. 3, 16-17). Причина и происхождение греховного падения находились в ложном истолковании слова Божия. Люди были отделены от Бога, потому что они послушались толкования, вместо того чтобы крепко держаться слова Божия.

Но *Господь* Бог сразу же поставил на вид грядущего Искупителя: семя жены — жертвенный Агнец должен был придти для того, чтобы раздавить голову змея, который лживо истолковал слово Божие. (Быт. 3,15).

Первое самовольное толкование Писания произошло в Едемском саду. Те, которые не обращают внимания на слово «ТАК ГОВОРИТ ГОСПОДЬ Божьего слова», ослеплены и попадают в петлю толкования змея. Такие люди строят не на правдивом слове Божием, а на собственном основании. «При этом вы прежде всего должны знать то, что никакое пророчество Писания не позволяет самовольного толкования». (2 Пет. 1,20; др. пер.). Сатана, древний змей, сначала лживо истолковал святое Божие слово Еве, а затем продолжал делать это в течение всего времени. Искренные и честные люди поверили его толкованиям Писания, вместо того, чтобы крепко держаться первоначального слова Божия, каким его изрекли святые уста Господни. Духовенству Своего времени Иисус сказал: «Хорошо ли, что вы отменяете заповедь Божию, чтобы соблюсти своё предание... устраняя слово Божие преданием вашим, которое вы установили...?» (Марк. 7, 9+13).

Сотни деноминаций крепко держутся преданий и отменяют слово Божие. Они берут кое — что из Библии и добавляют к этому свои собственные пояснения. Недостаточно знать слово Божие только по букве и умом, но к этому требуется и духовное откровение. Тем, которые хорошо знали Писание по букве, Иисус сказал: «Заблуждае-тесь, не зная Писаний, ни силы Божией» (Матф. 22,29). Разве Его слово

не относится и к нашему времени? Недостаточно только говорить о пришествии Иисуса Христа, но нужно и подчёркивать обетования для этого времени. Церковь должна пережить своё приготовление и завершение. Мы не нуждаемся ни в новых переводах Библии ни в новых толкованиях Священного Писания. Сейчас нам нужно откровение Духа, для того, чтобы принять участие в завершении дела Божия.

От начала Нового Завета самовольно толковались не только пророческие Писания, но и Апостольские. Уже Пётр пишет, ссылаясь на послания Павла: «... в которых есть нечто неудобовразумительное, что невежды и неутверждённые, к своей собственной погибели, превращают, как и прочие Писания». (2 Петр. 3,16).

При первом пришествии *Господа*, истинно верующие были вырваны из человеческих толкований и увидели исполнение пророчеств в своё время. То же самое происходит и сейчас, перед вторым пришествием Христа.

Иоанн был человеком, посланным Богом с Божией вестью для того времени: «Он пришёл для свидетельства, чтобы свидетельствовать о Свете, дабы все уверовали чрез него». (Иоан. 1,7). Не через какую – нибудь группу людей, а через посланного Богом пророка должны были все уверовать. Бог открыл Свои тайны не книжникам, а Своему рабу, который должен был приготовить Ему путь. И это также повторяется перед вторым пришествием Христа. И если пророческая весть содержит в себе нечто неудобовразумительное, то мы не станем самовольно истолковывать её, но позволим слову Божию говорить к нам.

Истинно верующие не толкуют Писания и не слушают пояснений, ибо они знают, что: «Бог есть Свой собственный Истолкователь». Над ними исполняется слово: «Тогда отверз им ум к уразумению Писаний» (Лук. 24,45). Всякое Божие слово есть абсолютная правда, вдохновлённая Святым Духом, и оно приносит жизнь. Всякое собственное толкование слова, есть ложь; оно отделяет нас от Бога и имеет последствием духовную смерть. «Не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих».

#### Божий голос сегодня.

«В тот час возрадовался Духом Иисус и сказал: славлю Тебя, Отче,

Господи неба и земли, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл то младенцам... (Лук. 10,21). Вновь и вновь Бог открывал с престола благодати Своё свежее слово и открывал Своему народу глаза на то, чтобы он мог узнать Его действие. Кому Божие слово откроется через Духа Святого, тот может ликовать и восторгаться и приносить славу Богу неба и земли, «... потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах». (Матф. 16, 17). Все истинно верующие всегда находились под влиянием откровения.

Этот факт мы находим уже у Авеля, вера которого была утверждена на обетовании. Он знал, что примирение с Богом могло произойти только через кровь Агнца, но не через плоды поля. Верою он принёс Богу благоугодную жертву.

К Евреям 4,7. мы читаем: «Ныне, когда услышите глас Его, не ожесточите сердец ваших!» «Ныне» существовало во всех эпохах Ветхого и Нового Завета. «Ныне» было и во времена Ноя, Авраама, Моисея и т. д. Иисус Христос подчеркнул «ныне» Своего времени следующими словами: «Ныне исполнилось Писание сие, слышанное вами!» (Лук. 4,21).

В общем каждый хочет идти в ногу со временем. Но как выглядит дело с духовным продвижением? Очень многие христиане живут в прошлом. Они ссылаются на реформацию и на другие движения пробуждения прошлого, как будто бы Бог «ныне» ничего не совершил. Они не нашли подключения к следующему, ведущему дальше действию Божию. Иисус сказал: «Потому сказываю вам, что отнимется от вас Царство Божие и дано будет народу, приносящему плоды его!» (Матф. 21,43). Недостаточно только видеть знамения времени, но мы должны в это время также и узнать открытое Богом слово для Церкви. Она должна получить надёжную связь с действием Божиим в том, что она примет своё «ныне». Если мы не вникнем в себя, не покаемся и не примем наставления Божьего слова, то Он сдвинет светильник (этот символ Церкви) с места его. (Откр. 2,5). Среди верующих всегда было меньшинство тех, которые были объяты пробуждением. Другие основывали деноминации, потому что они не узнали в Божием посещении своё «ныне». Общеизвестно то, что на перемене столетия Дух Святой сошёл на определённое число верующих. Те, которые не были охвачены действием Духа, потому что они ожесточили свои сердца, назвали дары Духа с сопровождающими явлениями, как не от Бога. После того, как погас огонь этого пробуждения, нашлись снова проповедники с человеческими мыслями, которые основали организации. Они снова попали в ту же петлю, из которой однажды освободились. Таким образом они были отсечены от притока божественной жизни и противостоят, отвергая обетования для завершения дела Божия. «Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их, и они идут за Мною». (Иоан. 10, 27).

### Служение пророка.

Во все времена Господь посылал Своих пророков, чтобы вернуть людей назад, к первоначальному слову, чтобы они через собственные толкования не ввержены были в духовную смерть. «И посылал к ним Господь, Бог отцов их, посланников Своих от раннего утра, потому что Он жалел Свой народ и Своё жилище». (2 Пар.36, 15). Иисус Христос сказал: «Дух животворит, плоть не пользует ни мало; слова, которые говорю Я вам, суть дух и жизнь». (Иоан. 6,63).

Бог применяет пророческое служение для того, чтобы Его народ узнал обетования для своего «ныне». Так происходило во времена Авраама, Моисея, Иоанна Крестителя и многих других пророков, которые имели особое поручение в своё время. Сам же Бог привязан к слову Своего обетования. «Ибо Господь Бог ничего не делает, не открыв Своей тайны рабам Своим, пророкам». (Амос. 3,7). Истинные пророки имеют доступ к Богу и взор на духовные вещи, который для других остаётся недоступным. «Слушайте слова Мои: если бывает у вас пророк Господень, то Я открываюсь ему в видении, во сне говорю с ним» (Чис. 12,6). Во всех этих различных периодах времени, слово Божие всегда говорилось к пророкам.

Перед потопом Бог открыл Своё слово Своему пророку: «Ной же обрёл благодать пред очами Господа... И сказал Бог Ною: ...сделай себе ковчег ...и сделай его так:...» (Быт. 6). Дело Ноя казалось пюдям странным. Он был им непонятен и был осмеян ими, но он действовал на основании авторитета открытого ему слова Божия. В то время, благословенный Богом род Сифа смешался с потомками Каина. Бог решил положить конец всякой плоти. И расскаялся Он, что создал человеков на земле. Величайшее духовное смешение происходит и сейчас во Всемирном совете церквей, но Бог послал и для этого поколения пророка, чтобы вызвать народ Божий: «Выйди от неё, народ Мой...». (Откр. 18,4).

О Ное сказано: «И сделал Ной всё, как повелел ему Бог...». Прежде

чем пришёл на землю потоп, *Господь* имел пророка с прямым поручением и вестью. Иисус Христос, наш *Господь*, сказал: «*И как было во дни Ноя, так будет и во дни Сына Человеческого»*. (Лук. 17,26). Многие верующие сравнивают зло того времени с нашим, не видя однако полной картины. Недостаточно того, чтобы мы устремляли наш взгляд только на смешение того и этого времени, ибо сейчас речь идёт о том, чтобы подчёркивать обетование для верующих.

Люди того времени может быть думали: «Ной же не может быть единственным человеком, которому открыты слово и воля Божия». Возможно и сейчас многие думают так, но *Господь* Бог всегда открывает Своё намерение рабам Своим, пророкам.

Авраам был Божиим пророком в то время, когда разрушены были Содом и Гоморра. Многие называют его «отцом веры» не обращая внимания на то, что его вера была утверждена на обетованном слове Господа. В описании его жизни сказано: «Не поколебался в обетовании Божием неверием, но пребыл твёрд в вере, воздав славу Богу...» (Рим. 4,20). Библейская вера может быть только там, где принимается слово обетования. Там нет преткновения неверием и нет таких вопросов: «Как это может быть?» Человек уверен в том, что Бог может совершить Своё дело «...будучи вполне уверен, что Он силен и исполнить обещанное» (Рим. 4,21).

**Господь** Иисус Христос сказал: *«Также как было и во дни Ло-та...»* (Лук. 17). Здесь мы можем снова увидеть параллель с нашим временем. Люди говорят о грехе Содома и Гоморры, но не могут распознать того, что происходило тогда посреди верующих. Избранные того времени не были в Содоме и не принимали участия в их грехах. Они получили вместе с Авраамом последнее, сверхъестественное знамение перед его разрушением. Согласно Бытию 18, 9-15. **Господь** подтвердил то обетование, которое Он дал Аврааму. Сара находилась в шатре и прислушивалась к разговору. Она внутренне рассмеялась. Затем **Господь** открыл Аврааму мысли её сердца и спросил: *«Почему рассме-ялась Сара. ..?»* Он сказал ему то, о чём она помышляла в своём сердце (ст. 13). Здесь речь идёт о важнейшем действии того времени. Если мы только поймём, что произошло тогда, то мы поймём и то, что происходит теперь.

Как Господь открылся тогда Аврааму, точно также Он возвестил о

Себе и семени Авраама, когда ходил по земле.: Когда Андрей привёл своего брата к Иисусу, то Он сказал: «Ты — Симон, сын Ионин...» (Иоан. 1, 42). В той же главе мы читаем о Нафанаиле, которого привёл к Иисусу Филипп. Ему Господь сказал: «Вот, подлинно Израильтянин, в котором нет лукавства». Нафанаил был так озадачен, что он восхищённо воскликнул: «Откуда Ты знаешь меня?». Ответ Учителя был: «Прежде нежели позвал тебя Филипп, когда ты был под смоковницею, Я видел тебя». Тогда он воскликнул: «Равви! Ты — Сын Божий, Ты — Царь Израилев!» Самарянке у колодца Иаковлева, Господь Иисус открыл её жизнь. Она сказала: «Господи! Вижу, что Ты пророк... Знаю, что придёт Мессия, то есть Христос; когда придёт, то возвестит нам всё». Иисус ответил: «Это Я, Который говорю с тобою». (Иоан. 4, 19-25).

Истинное Божие семя никогда не претыкалось на сверхъестественном служении *Господа*. Они не называли Его гадателем или Веельзевулом, но узнавали своего *Господа* в Его пророческом служении. Действие такого служения сразу же обнаружилось. Благословенные Богом узнали его, как пришедшее от Бога. Другие же, напротив, называли его, как от дьявола. То же самое пророческое служение с даром различия повторилось и в наше время в жизни и действии благословенного Божьего человека — Вильяма Брангама, как об этом свидетельствуют сотни проповедей на магнитофонной ленте. «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные». (Евр. 4,12). Не только наши дела, но и наши мысли знакомы Богу, ибо написано: «И нет твари, сокровенной от Него, но всё обнажено и открыто пред очами Его: Ему дадим отчёт». (Евр. 4,13).

Во времена Моисея *Господь* вспомнил о Своём обетовании, которое Он дал Аврааму. (Быт. 15,13). Через четыреста лет народ Израиля должен был быть выведен сильною рукою. Моисею, пророку Божию, было поручено осуществить освобождение народа. Он не только имел сильное переживание своего призвания, при котором *Господь* Бог говорил с ним из огня, но получал и впоследствии указания из огненного столпа. Его действия были целенаправлены. Он имел для свого времени слово *«Так говорит Господь»*. Какое это благословение для всех тех, которые могут понять то, что сказал Бог во 2 Пар. 20,20: *«Верьте Господу, Богу вашему, и будете твёрды; верьте пророкам Его, и будет успех (победа) вам»*.

До тех пор, пока Израиль внимателен был к слову Божию, Он благословлял их и обо всём заботился: «Столп облачный не отходил от них днём, чтобы вести их по пути, и столп огненный — ночью, чтобы светить им на пути, по которому идти. И Ты дал им Духа Твоего благого, чтобы наставлять их, и манну Твою не отнимал от уст их, и воду давал им для утоления жажды их. Сорок лет Ты питал их в пустыне; они ни в чём не терпели недостатка; одежды их не ветшали, и ноги их не пухли». (Неем. 9, 19-21).

Но явился Валаам и соблазнил их к тому, чтобы есть идоложертвенное мясо и любодействовать с другими народами (Откр. 2,14). Суд Божий не замедлил придти «...и в один день погибло их 23 000». (1 Кор. 10,7-13). Во 2 послании к Тим. 3, 1-9. Павел пишет движимый Духом о том, что будет в последнее время. В 8 стихе сказано: «Как Ианний и Иамврий противились Моисею, так и сии противятся истине, люди развращённые умом, невежды в вере». Писание не может нарушиться и таким образом восстают также и в наше время люди, которые противятся тому, что было открыто через пророческое служение. Пусть никто не беспокоится об этом ненормальном развитии, потому что также написано: «Но они не много успеют; ибо их безумие обнаружится пред всеми, как и с теми случилось».

Всякий истинный раб Божий будет держаться открытого слова. И даже если восстанут Валаам, Ианий и Иамврий, то Бог всё — же целенаправлено приведёт Своё дело к завершению. Во время Иисуса Навина народ Израиля достиг обетованной земли и Господь исполнил Своё слово: «Всякое место, на которое ступят стопы ног ваших, Я даю вам, как Я сказал Моисею». (Иис. Н. 1,3).

О если бы мы только смогли охватить и понять то, что Бог во все времена посылал Своих рабов и пророков, чтобы в своё время принести Своему народу слово обетования! Все надежды и старания бесполезны, если они не утверждены на обетованном на это время слове Божием. «Если же кто и подвизается, не увенчавается, если незаконно будет подвизаться» (2 Тим. 2,5). Христианские людские массы ведутся ложным путём и они преданы пустым надеждам, которые ведут к невыразимым разочарованиям. Они проходят мимо своего «ныне», мимо обетованного Богом слова на это время. «Не знаете ли, что бегущие на ристалище бегут все, но один получает награду? Так бегите, чтобы получить». (1 Кор. 9, 24).

Мы все хорошо знакомы с великим служением пророка Илии, но поняли ли мы то, что он имел прямое поручение от Бога? Он делал не то, что хотел, но делал то, что ему было поручено Богом. Он восстановил жертвенник Господень из двенадцати камней, которые представляли двенадцать колен Израиля. «Во время приношения вечерней жертвы подошёл Илия пророк и сказал: Господи, Боже Авраамов, Исааков и Израилев! Да познают в сей день, что Ты один Бог в Израиле, и что я раб Твой и сделал всё по слову Твоему». (3 Цар. 18,36).

Сейчас то время, в которое библейские истины вновь были поставлены на светильник. Учение Апостолов и пророков сияет в свете Божьего откровения.... День этот будет единственный, ведомый только Господу: ни день, ни ночь; лишь в вечернее время явится свет». (Зах. 14,7). Божий свет проник через все тучи тьмы прежде, нежели часы пробьют полночь. Можно поистине сказать: «И свет во тьме светит, и тьма не объяла его». (Иоан. 1,5). «И притом мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в тёмном месте...» (2 Петр. 1,19). Откровение и значение пророческого слова невозможно достаточно подчёркивать. Во все времена избранные узнавали своё «ныне» и слушались рабов Божиих, которых Господь посылал к ним. Они могут вместе с Соломоном воскликнуть: «Благословен **Господь**, Который дал покой народу Своему Израилю, как говорил! Не осталось неисполненным ни одного обетования из всех благих обетований Его, которые Он изрёк чрез раба *Своего Моисея».* (3 Цар. 8,56. др.пер.).

Все пророки без страха являлись со словом: «ТАК ГОВОРИТ ГОС-ПОДЬ». Никто не мог оказать на них своего влияния: ни царь, ни священник, ни какие — нибудь обстоятельства. Это мы находим подтверждённым в ответе, который Михей дал посланному, который позвав его хотел повлиять на него тем, что сказал: «...Вот, пророки единогласно предрекают доброе царю; пусть бы и твоё слово было такое же, как каждого из них: изреки и ты доброе. И сказал Михей: жив Господь, что скажет мне Бог мой, то изреку я». (2 Пар. 18, 12-13).

Те четыреста человек были не Божьими пророками, а пророками Израиля. Они не держались того слова, которое *Господь* говорил через пророка Илию. Поэтому они стали жертвою лживого духа, который дал им толкование. «И теперь, вот, попустил Господь духа лжи войти в уста сих пророков твоих...» (2 Пар. 18, 19-22). Со ссылкой на четыре-

ста пророков не сказано: «**Моих пророков**», а сказано: «**твоих пророков**». Истинных Божиих пророков невозможно обмануть и обольстить лживым духом, ибо они полностью находятся под руководством Святого Духа – Духа истины.

Дух истины — это вся истина слова Божия. Он возвещает и открывает будущее. (Иоан. 16,13). В связи с этим мы также вспомним и о серьёзном предупреждении из 2 Фес. 2: «...за то, что они не приняли любви истины для своего спасения. И за сие пошлёт им Бог действие заблуждения, так — что они будут верить лжи» (ст. 10-11). Кто не верит истине слова Божия, тот должен будет верить лжи и будет предан сильным заблуждениям, которые выявляются в ложном толковании слова Божия. «Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам!» (Откр. 2,7).

# Обетование на наше время.

«Ибо все обетования Божии в Нём «да» и в Нём «аминь», — в славу Божию через нас». (2 Кор. 1,20).

После излития Святого Духа в тот день Пятидесятницы в Иерусалиме, Бог особым образом применил Апостола Петра как говорящего. Ещё полностью находясь под влиянием откровения и исполненный силою Духа Святого, он проповедывал свою первую проповедь. Посреди народа был вопрос: «Что это значит?» Пётр дал прибывающему потоку народа ответ Божьего слова: «Они не пьяны, как вы думаете... но это есть исполнение обетования, предречённого пророком Иоилем...» (Деян. 2, 15-16. др. пер.).

Апостол Пётр повторно сослался на предсказания пророка. Вдохновлённый Святым Духом, он дал нам знать то, что произойдёт перед возвращением Иисуса Христа, «Которого небо должно было принять до времени совершения (восстановления) всего, что Бог говорил устами всех святых Своих пророков от века». (Деян. 3,21).

На основании авторитета этого предсказания можно сказать, что всё должно быть возмещено и приведено в должное состояние прежде, нежели возвратится Иисус Христос. Первоначальные учения и действия первоначальной Церкви должны вернуться в сегодняшнюю Церковь. *Господь* Иисус также ясно говорил и о возмещении и через

кого оно произойдёт: «Илия должен придти прежде и устроить всё (привести всё в должное состояние др. пер.)». (Матф. 17,11).

Иисус дал обетование возмещения в связи со служением того пророка, который всё приведёт в должное состояние. Изречение *Господа* было сказано в форме будущего времени, после того, как Иоанн уже закончил своё служение и вошёл в славу. Никто не может отвергнуть соответствия этого обетования с Мал, 4, 5-6. Это есть обетование на наше время. Прежде, нежели *Господь* Иисус снова придёт, должно быть всё приведено в порядок и в должное состояние. Бог говорит через пророка Иоиля: «И воздам (возмещу) вам за те годы...» (Иоил. 2,25).

#### Эпоха Нового Завета.

Многие не придают большого значения чтению Ветхого Завета и поэтому не могут понять того, что все пророчества исполняются в Новом Завете. 109 пророчеств, которые ссылались на Христа, буквально исполнились при Его первом пришествии. Всякое новозаветное учение основано на слове: «Так говорит Господь» пророческого слова. Просто невозможно понять, как могло случиться то, что учители Библии и религиозные вожди того времени не узнали исполнения Писания. Они верили и возвещали свои собственные толкования и ожидали того, что Бог их согласно этому и исполнит.

Мы спрашиваем себя: «Не повторяется ли история в наше время?» Сегодня возвещается возвращение нашего Господа и проводятся прекрасные богослужения, и всё — же люди проходят мимо открытого слова Божия на это время.

Апостолы – авторы Нового Завета – вновь и вновь ссылались на слова пророков. В Новом Завете мы находим 845 цитат из Ветхого Завета. Мы не можем отделить друг от друга Ветхий и Новый Заветы. В течение времени Ветхого Завета был предсказан Божий план спасения человечества, который исполняется сейчас, в Новом Завете: «Бывши утверждены на основании Апостолов и пророков, имея Самого Иисуса Христа краеугольным камнем». (Еф. 2,20).

В начале Нового Завета, Бог согласно обетованию Своего слова, послал Иоанна Крестителя – Предтечу первого пришествия Христа. Проповедники того времени не поняли его служения, преткнулись на

нём и боролись против него. Но все те, которые отвергли себя и которые смогли забыть своё прежнее поучение, они приняли посланную Богом благую весть. Они с удовольствием слушали его и не претыкались на его служении. Иоанн говорил: «Имеющий невесту есть Жених; а друг Жениха, стоящий и внимающий Ему, радостью радуется, слыша голос Жениха: сия то радость моя исполнилась». (Иоан. 3,29).

Поняли ли мы то, что мы теперь вновь живём в пророческом периоде времени, в котором перед нашими глазами исполняются пророчества Писания? Узнали ли мы наше «ныне», в котором посетил нас Бог?

Служение Иоанна Крестителя было исполнением Исаии 40, 3-5, и Мал. 3,1, как мы это можем прочитать в Евангелии от Марка 1,1-3: «Начало Евангелия Иисуса Христа, Сына Божия, как написано у пророков: «вот Я посылаю Ангела Моего пред лицем Твоим, который приготовит путь Твой пред Тобою» (Мал, 3,1); «Глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему!» (Ис.40,3).

Ангел Господень сказал Захарии о служении Иоанна Крестителя: «И предъидёт пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям...» (Лук. 1,17). Ангел знал, какая часть Писания должна была исполниться в служении Иоанна Крестителя. Он не сказал об Иоанне, что он тот Илия, который должен придти перед великим и страшным днём Господним. Он взял обетование из Мал. 4,6, которое исполнилось тогда: «И он обратит сердца отцов к детям...». Так как одна часть обетования, данная для Илии, который придёт пред днём Господним великим и страшным, исполнилась в служении Иоанна Крестителя, то Иисус назвал его также Илией. «И если хотите принять, он есть Илия, которому должно придти». (Матф. 11,14). «Но говорю вам, что Илия уже пришёл, и не узнали его, а поступили с ним, как хотели». (Матф. 17,12).

Остаток этого места Писания остался тогда неисполненным, потому что он находится во взаимосвязи со вторым пришествием Христа. Тогда начался день благодати и день спасения. Теперь уже прошло почти две тысячи лет, но «дня Господня» ещё не было. О «дне Господнем» мы, к примеру, читаем: «Вот приходит день Господа лютый, с гневом и пылающею яростью, чтобы сделать землю пустынею и истребить с неё грешников её». (Ис. 13,9). У пророка Иоиля 3,31. написано: «Солнце превратится во тьму и луна — в кровь, прежде нежели наступит день Господень, великий и страшный».

Оставшаяся часть Писания для нашего времени из Мал. 4, 5-6, говорит: «Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного. И он обратит ...сердца детей к отцам их, чтобы Я пришед не поразил земли проклятием». У Луки 1,17. мы находим тайну, как и у Луки 4,19. Ангел взял из слова только то, что исполнилось тогда и Господь Иисус прочитал только то, что относилось к тому времени. О «дне отмщения» Он не читал, ибо это относится не ко времени благодати, а ко времени суда, к великому и страшному дню Господню.

В Матф. 11,10. Иисус отождествляет Иоанна Крестителя не с Мал. 4,5. а с Мал. 3,1: «Ибо он тот, о котором написано: «Се, Я посылаю Ангела Моего пред лицем Твоим, который приготовит путь Твой пред Тобою». Когда Иоанн был на вершине своего служения, его спросили: «Что же? Ты Илия? Он сказал: нет. Пророк? Он отвечал: нет». (Иоан. 1,21). Кто может понять это, тот да поймёт. Свидетельства Господа Иисуса, Ангела, Иоанна Крестителя и Евангелиста Марка так однозначны и гармоничны, что их невозможно опровергнуть.

#### Золотой светильник.

Последняя книга Библии имеет величайшее значение в прохождении церковной истории. Она содержит в себе много пророческих указаний и позволяет нам глубоко заглянуть в завершение дела Божия. Она начинается словами: «Откровение Иисуса Христа, которое дал ему (Иоанну) Бог, чтобы показать рабам Своим, чему надлежит быть вскоре». Здесь мы переносимся во Святое Святых и полностью знакомимся с откровением Иисуса Христа. Иоанн свидетельствует: «Он держал в деснице (в правой руке) Своей семь звёзд, и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч; и лице Его – как солнце, сияющее в силе своей». О, каким потрясающим переживанием должно это было быть для Иоанна, увидеть Своего возлюбленного *Господа* в таком образе! Нас охватывает великая радость при мысли о том, что мы скоро точно так же увидим Иисуса. Он пал к ногам Его, как мёртвый: «И Он положил на меня десницу (правую руку) Свою и сказал мне: не бойся!; Я есмъ первый и последний и живый; и был мёртв, и се, жив во веки веков...». Прежде же Иоанн сказал: «и, обратившись, я увидел семь золотых светильников и посреди семи светильников, подобно Сыну Человеческому».

Иоанн получил разъяснение тайны семи золотых светильников и

семи звёзд: «Семь звёзд суть Ангелы семи церквей; а семь светильников, ...суть семь церквей». (20 стих). Семь посланий были направлены семи церквам, находящимся в Асии, потому что они были такого характера, какой будет иметь Церковь в семи грядущих церковных периодах времени. Они имеют пророческое, спасительно — историческое значение и могут быть чётко распознаны в семи эпохах церковной истории.

Иоанн видел семь Ангелов в правой руке *Господа*; не в руке церкви или какого — нибудь человека. *Господь* Сам избрал эти семь звёзд, которые Он предназначил для семи церковных периодов времени. Из всех тех человеков, которые были применены Богом в первом христианском периоде времени, Иоанн имел преимущественное право в том, что мог увидеть ход событий истории спасения. Он также видел суд перед белым престолом, равно как и новое небо и новую землю — переход времени в вечность.

Изречение: «Чтобы показать рабам Своим...», написано во множественном числе и относится к посланникам Божиим, которые получили откровение слова своего времени.

Павел был первым посланником для Церкви из народов, который мог сказать: «Ибо я не упускал возвещать вам всю волю Божию» (Деян. 20,27), и таким образом Бог имел Своих посланников вплоть до сегодняшнего Лаодикийского церковного периода времени с последним Божиим откровением. Со дней реформации Бог не переставал целенаправленно вести Свою Церковь назад, к первоначальному христианству. Теперь она должна быть освобождена от остатка старой закваски Рима, чтобы предстать пред лицо славы Его. Миллионы людей будут вечно благодарить Бога за то, что Он посылал Своих рабов и пророков, чтобы вызвать Свой народ из всякой путаницы. Пророческое служение последнего времени было необходимым для того, чтобы открыть глубокие тайны и взаимосвязи всего плана спасения. Написано: «Но в те дни, когда возгласит седьмый Ангел, когда он вострубит, совершится (придёт к концу) тайна Божия, как Он благовествовал рабам Своим пророкам!» (Откр. 10,7).

В каждом послании, которые направлены к семи церквам, обетование всегда относится к победителям: «Побеждающему...». Избранными в каждом периоде времени являются те, которые приняли слово

обетования, которые узнали своё «ныне» и которые слушались того, что Дух говорил церквам. О них написано: «Они победили его (диавола) кровию Агнца и словом свидетельства своего...» (Откр. 12,11) Слово Божие является свидетельством побеждающих. Они обрели милость и прощение посредством пролитой крови Агнца и запечатлены Святым Духом. (Еф. 1,13). «...свидетельство Иисусово есть дух пророчества» (Откр. 19,10). Здесь речь идёт не о даре пророчества, а о духе пророчества, о свидетельстве Самого Иисуса. «Принявший Его свидетельство сим запечатлел, что Бог истинен». (Иоан. 3,33). Пророки и Апостолы описывают Господа Творцом, Искупителем, Агнцем Божиим, Сыном Божиим, Посредником, Царём и т. д. Он же Сам представляется нам в Откр. 1,8. могущественными словами: «Я есмь Алфа и Омега, начало и конец, говорит Господь, Который есть и был и грядёт, Вседержитель». Свидетельство Иисуса находится в полном соответствии с пророческим словом.

#### Запечатанная книга.

К Откровению Иоанна мы находим параллель в Ветхом Завете. Уже пророк Иезекииль видел эту таинственную книгу. «И увидел я, и вот рука простёрта ко мне, и вот в ней — книжный свиток. И **ОН** развернул его передо мною, и вот свиток исписан был внутри и снаружи». (Иез. 2, 9-10). Иоанн свидетельствует в Откр. 5,1: «И видел я в деснице у Сидящего на престоле книгу, написанную внутри и отвне, запечатанную семью печатями».

Пророку Даниилу было дано указание: «А ты, Даниил, сокрой слова сии и запечатай книгу сию до последнего времени», (Дан. 12,4). Знамения времени свидетельствуют нам о том, что мы сейчас живём в последнее время и потому книга с Божьими тайнами не могла больше оставаться запечатанной. Ангел громким голосом сказал: «Кто достоин раскрыть книгу и снять печати её?» Иоанн горько плакал, когда не нашлось ни одного достойного. Но один из старцев сказал ему: «Не плачь!, вот, Лев от колена Иудина, корень Давидов, победил и может раскрыть сию книгу и снять семь печатей её». (Откр.5).

На основании сверхъестественных событий в служении брата Брангама выявилось то, что он был использован как посланник седьмого церковного периода времени, чтобы пережить снятие печатей и передать это народу. 22 декабря 1962 года брат Брангам видел в видении то,

что позже исполнилось в связи со снятием печатей. Подтверждение этого видения произошло 28 февраля 1963 года в горах Аризоны. Мощное облако, в котором в форме пирамиды расположены были семь Ангелов, явилось перед заходом солнца на голубом небе. Это облако спустилось на ту гору, на которой находился брат Брангам. Он описал этих семь Ангелов, которых он ясно видел. Он был буквально окутан этим облаком и сильный голос сказал ему: «Вернись на восток, в Джефферсонвиллу, ибо пришло время снятия семи печатей». Брат Брангам свидетельствует о том, что он многие дни находился под впечатлением этого потрясающего переживания.

Следуя этому поручению, он вернулся назад, в Джефферсонвиллу, где он проповедывал о печатях в течение семи последующих друг за другом дней. Каждый день *Господь* открывал ему через Божие откровение ту печать, о которой он затем вечером говорил. Никто пусть не проходит мимо этого Божьего откровения, не разобравшись прежде обстоятельно в нём и помня при этом о слове, что *«Начало мудрости – страх Господень»*. (Прит. 1,7). Бог говорит нам «ныне» те же слова, как и Иову тогда: *«Стой и разумевай чудные дела Божии»* (Иов. 37,14). Проявление Божьего владычества было для Иова не всегда понятным, но *Господь* продолжал и дальше говорить к нему: *«Кто сей, омрачающий план спасения Божия словами без смысла?»* (Иов 38,2 др. пер.).

Собственными словами и мнениями мы омрачаем Божий план спасения, но Его откровение приносит нам свет и ясность о Его владычестве. После того, как *Господь* таким понятным образом говорил с Иовом, тот воскликнул: «Вот, я ничтожен, что буду я отвечать Тебе? Руку мою полагаю на уста мои. Однажды я говорил, — теперь отвечать не буду, даже дважды, но более не буду». (Иов. 39, 34-35). Иов приобрёл милость перед Богом. Он положил руку на уста свои и понял, что его речь не принесла никакой ясности. Он пришёл к заключению: «Так я говорил о том, чего не разумел, о делах чудных для меня, которых я не знал». (Иов. 42,3). Из этого урока мы должны научиться тому, чтобы ни о чём не судить. Да обретём мы милость перед Богом, чтобы Он мог говорить к нам через Своё открытое слово.

Страх Божий должен быть в нашем сердце, чтобы мы не грешили по отношению к Его действию. В этом поколении мы имеем величайшее преимущественное право всех времён в том, что имеем право участвовать в заключительном деле Божием.

**Господь** повелел пророку в Ветхом Завете: «Запиши видение и начертай ясно на скрижалях, чтобы читающий легко мог прочитать. Ибо видение (др. пер. откровение) относится ещё к определённому времени и говорит о конце и не обманет; и хотя бы и замедлило, жди его, ибо непременно сбудется, не отменится». (Аввак. 2, 2-3). Мы можем засвидетельствовать о том, что откровение не отменилось. Все обетования — они есть «да» и «аминь»! Бог исполняет то, что обещает.

Не забудем о том, что о духовных вещах нужно судить духовно: «Но духовный судит о всём, а о нём никто не может судить правильно (др. пер.)». (1 Кор. 2,15). Хотелось бы, чтобы все мы были объяты этим великим Божиим откровением, чтобы не повторилось то, что написано: «И посылал к ним Господь, Бог отцов их, посланников Своих от раннего утра, потому что Он жалел Свой народ и Своё жилище. Но они издевались над посланными от Бога, и пренебрегали словами Его, и ругались над пророками его, доколе не сошёл гнев Господа на народ Его, так что не было ему спасения». (2 Пар. 36, 15-16).

# Служение Ангелов.

Рождение Иоанна Крестителя в начале Нового Завета было предвозвещено Ангелом (Лук. 1). В той же главе Ангел Гавриил возвестил о рождении Господа Иисуса Христа. Во 2 главе 9 и 10 стихом мы можем прочитать, каким образом Ангел Господень возвестил пастухам о рождении Иисуса Христа: «Вдруг предстал им Ангел Господень, и слава Господня осияла их; и убоялись страхом великим. И сказал им Ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям...». Всё небо принимало участие в том, что Бог совершал на земле. В 13 стихе написано: «И внезапно явилось с Ангелом многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее...». Бог имеет Своих посланников на небе и Он имеет их на земле. «А Филиппу Ангел Господень сказал: встань и иди на полдень на дорогу...» (Деян. 8,26).

Пётр имел особое переживание: «И вот, Ангел Господень предстал, и свет осиял темницу; Ангел, толкнув Петра в бок, пробудил его и сказал...» (Деян 12,7). Служение Ангелов — это реальность. Павел повествует о подобном переживании: «Ибо Ангел Бога, Которому принадлежу я и Которому служу, явился мне в эту ночь и сказал: не бойся Павел!...» (Деян. 27,23).

Служение Ангелов – это Божие подтверждение сверхъестественного действия *Господня* в жизни Божиих рабов, которые имели призвание и получили поручение. Библия – это не естественная, а сверхъестественная книга. Не только в Новом, но также и в Ветхом Завете Ангелы были посылаемы Богом для того, чтобы передать Его рабам какую – нибудь весть или поручение.

Даниил видел видение, однако же не понял его. Сразу же был послан к нему Ангел с поручением: «Гавриил, объясни ему это видение» (Дан. 8,16). «И сказал: вот, я открываю тебе, что будет в последние дни гнева; ибо это относится к концу определённого времени» (Дан. 8,19).

Можно было бы упомянуть многие места Писания, которые свидетельствуют о сверхъестественном служении в жизни рабов и пророков Божиих. Автор послания к Евреям говорит о служении Ангелов следующее: «Не все ли они суть служебные духи, посылаемые на служение для тех, которые имеют наследовать спасение?» (Евр. 1,14). Божие действие не изменяется. Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же.

Служение Ангелов ещё и сегодня имеет свою силу. С сердечной благодарностью мы принимаем к сведению то, что Ангел Господень, который в 1946 году был послан к брату Брангаму, сказал ему: «Не бойся! Я послан из среды пребывания Всемогущего Бога, чтобы сообщить тебе, что твоя необыкновенная жизнь и твои неправильно понятые людьми пути показали, что Бог послал тебя к людям земли с даром Божьего исцеления. Если ты будешь искренным и достигнешь того, чтобы люди поверили тебе, то ничто не сможет противостоять твоей молитве, даже и рак». После этого поручения, брат Брангам был особым образом использован в величайшем и открывающим новый путь, исцелительном пробуждении всей церковной истории.

Пророки предопределяются Богом: «Прежде нежели Я образовал тебя во чреве, Я познал тебя, и прежде нежели ты вышел из утробы, Я освятил тебя: пророком для народов поставил тебя» (Иер. 1,5). «Ибо дары и призвание Божие непреложны (неизменны)» (Рим. 11,29).

Брат Брангам неоднократно говорил о том, что 6 апреля 1909 года, в день его рождения, около 5,00 часов утра, в комнату начал светить

сверхъестественный свет. Своё первое сверхъ — естественное переживание он имел в три года, когда слышимый голос сказал ему, что он проведёт большую часть своей жизни вблизи Нью — Элбени. В семь лет он услышал тот же голос, говорящий: «Не пей, не кури и ничем не оскверняй своё тело, ибо когда ты станешь старше, тебе нужно будет совершить дело».

11 июня 1933 года, когда брат Брангам, после одной евангелизации, крестил в реке несколько сотен человек, произошло нечто необыкновенное. Когда он был готов крестить семнадцатую по очереди душу, то через низко нависшие облака пробился свет и пребывал над ним в то время, когда сильный голос изрёк слова: «Как Иоанн Креститель был послан перед первым пришествием Христа, так будешь и ты послан с вестью, перед вторым пришествием Христа». Многие, из примерно 4000 людей, которые присутствовали на этом богослужении крещения под открытым небом, потеряли сознание, когда увидели небесное явление.

Влияние его благословенного Богом служения было всемирным. Исполнилось слово из Иоанна 14,12: «Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит...» Несчётное количество людей были освобождены от греха и спасены через веру в Иисуса Христа и десятки тысяч были исцелены от всякого рода болезней и страданий, даже от рака. Можно было бы зайти очень далеко, если описать многие переживания в жизни Божьего раба, которого Бог использовал в наше время. Не только в собраниях, но и в повседневной жизни он переживал присутствие Божие.

В конце пятидесятых годов, брат Брангам почувствовал себя руководимым в том, чтобы особо поставить на светильник библейские учения. Его служение перешло в пророческую часть. Он говорил о семи посланиях и о семи печатях книги Откровения, а также и о сокрытых тайнах Библии от Бытия до Откровения.

# Сверхъестественный снимок.

Во время собраний в Хьюстоне, (Texace), США, в январе 1950 года, был сделан поразительный снимок со сверхъестественным светом над головой брата Брангама. Один местный проповедник выступил против Божьего исцеления и перед собравшимся множеством людей вёл

диспут на эту тему с реверендом Ф.Ф. Босвортом, который принадлежал к группе Брангама. Упомянутый проповедник заверил, что два фотографа из прессы сделают несколько снимков во время его диспута на спене.

Перед концом собрания, брат Брангам коротко говорил о своём служении. Он смирённо сказал: «Мне не нужно защищать себя, ибо *Господь*, Который дал мне поручение и послал меня, будет свидетельствовать о мне». Во время, когда он говорил примерно к 8000 человек, один из фотографов сделал ещё один снимок. При проявлении плёнки, к удивлению фотографов выяснилось, что все негативы были засвечены, кроме того последнего снимка, на котором можно было различить свет над головой брата Брангама. Д-р. Джордж Лэси, эксперт из FBI по сомнительным документам, тщательно проверил негатив и подтвердил его как подлинный. Теперь мы имеем не только свидетельство брата Брангама об огненном столпе, который присутствовал на собраниях, но также и научное доказательство этого. Бог Сам дал свидетельство о Своём пророке посредством огненного столпа!

#### Божество.

Тайну Божества невозможно ни умом постигнуть, ни словами изложить. Бог и Божие слово никогда не противоречат друг другу. Таким образом, мы должны и в отношении Божества позволить всему свидетельству Библии говорить к себе. Мы находим свидетельство Самого Бога в столь многочисленных местах Писания, что не требуется высказывать никаких различных мнений. Если мы читаем в Ветхом и Новом Заветах о Творце и Вседержителе, Искупителе, Царе и т. д, то мы всегда встречаем одного и того же Бога.

На небе, Он — «Отец». Поэтому мы молимся: «Отче наш, Сущий на небесах...» Тот же Бог открылся на земле в Сыне и был наречён «Еммануилом», что значит: «С нами Бог». Название «Бог — Элохим» в Ветхом Завете — это «Отец» в Новом Завете. «Господь» — «Яхве» в Ветхом Завете — это «Сын» в Новом Завете. Бог, по сущности Своей, Он — Дух (Иоан. 4,24). Как Духа, Его никто не мог увидеть (Иоан. 1,18).

В Ветхом Завете невидимый Дух являлся как «*Господь*» в видимом образе. Таким Он ходил в Едемском саду – в этом образе Он открывался (являлся) пророкам и говорил к ним. Кто видел *Господа* в таком

образе, тот восклицал: *«Я видел Бога и должен умереть»* (Суд. 13). О Иакове сказано, что он боролся с Богом. *Господь* открылся (явился) ему в образе Ангела. У Осии 12, 4-6, Он назван: *«Господь Бог Саваоф»*. (др. Перевод «Господь Бог воинств небесных»)

В Новом Завете Отец Небесный открылся в Сыне. Филипп хотел это Божие действие понять и попросил Спасителя: «Господи! Покажи нам Отца, и довольно для нас. Иисус сказал ему: столько времени Я с вами, и ты не знаешь Меня, Филипп? видевший Меня видел Отца; как же ты говоришь: «покажи нам Отца»? (Иоан. 14,9). Иисус ещё сегодня говорит нам: «...и кто есть Сын, не знает никто, кроме Отца, и кто есть Отец, не знает никто, кроме Сына, и кому Сын хочет Его открыть». (Лук. 10,22).

Только через Божие откровение нам может стать известной тайна Божества. Ни один пророк или Апостол не объяснял самовольно Бога или Божие слово, разделяя Бога на три личности. В Библии нет таких названий как «Триединство» или «Триединый Бог». Никто не искажал слова из Бытия 1,26: «Сотворим человека!», для того, чтобы создать многие личности внутри Божества. Проповедники и христиане пусть зададут себе вопрос: «Кто имеет право самовольно толковать это место Писания, если ни Господь, ни Его пророки и ни Апостолы, не цитируют его как «Триединство»? Уже в начале нашего изложения мы доказали то, что сатана, древний змей, не верит Божьему слову, но зато он с давних пор занят тем, чтобы толковать его людям. Так называемые благовестники и учители Писания не обращают внимания на ясные Божии изречения в Его слове; вместо этого они верят и возвещают ложные толкования сатаны. В Иове 38, 4-7, нам ясно сказано о том, к кому Бог говорил в начале. Когда же народ Божий освободится наконец от ложных названий и вернётся к простой вере в Бога? Истинное Божие дитя верит каждому слову Писания так, как оно написано, без добавления своих собственных толкований

«Тебе дано видеть это, чтобы ты знал, что только **Господь** есть Бог, и нет ещё кроме Него». (Втор. 4,35). «Итак знай ныне и положи на сердце твоё, что **Господь** есть Бог на небе вверху и на земле внизу, и нет ещё кроме Него». (Втор. 4,39). «...чтобы вы знали и верили Мне, и разумели, что это Я: прежде Меня не было Бога, и после Меня не будет» (Ис.43,10). «Я первый, и Я последний, и кроме Меня нет Бога» (Ис. 44,6). «Дабы узнали от восхода солнца и от запада, что нет кроме Меня; Я **Господь**, и нет иного!» (Ис. 45,6).

«И беспрекословно — великая благочестия тайна: Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе...» (1 Тим. 3,16). «Фома сказал Ему в ответ: Господь мой и Бог мой!» (Иоан.20,28) «Их и отцы, и от них Христос по плоти, Сущий над всем Бог, благословенный во веки, аминь». (Рим. 9,5).

Каким бы мы не находили Его в описании – как Отец, Сын или Дух Святой: Он всегда есть Тот же Бог, с Которым мы встречаемся в многообразии Его откровений и Его действий.

## Библейское крещение.

Миссионерское повеление говорит: «...идите, научите все народы, крестя их во имя Отиа и Сына и Святого Духа...» (Матф. 28). Пётр и другие Апостолы, очень хорошо слушали и правильно поняли то, что сказал Спаситель. Сказано не во множественном числе: «...крестите в имена...», а в единственном числе: «во имя». Также не написано: «Во имя Духа Святого», ибо тогда нам действительно пришлось бы искать три имени. Но Господь говорил об «имени Отиа и Сына и Святого Духа». Итак речь идёт об одном имени. «Отец» — это название Бога. «Сын» — это название Господа. Дух Святой — это Дух Святой. В какое же имя должны были крестить ученики?

Сразу же, при основании Новозаветной Церкви, после излития Духа Святого в тот день Пятидесятницы, Пётр обратился к собравшемуся народу, сказав: «...и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа...» (Деян. 2,38). Тому же учил и Филипп в Самарии: «...а только были они крещены во имя Господа Иисуса» (Деян. 8,16). В доме Корнилия Пётр «...велел им креститься во имя Иисуса Христа». (Деян. 10,48). Великий Апостол Павел, на которого все ссылаются, пришёл в Ефес. Об уверовавших там, сказано: «Услышавши это, они крестились во имя Господа Иисуса». (Деян. 19,5).

Нет нужды перечислять дальнейшие места Писания. Всякое дело должно быть твёрдым по словам двух или трёх свидетелей. Мы должны признать то, что иудеи, самаряне и язычники были крещены во «имя Господа Иисуса». Этого факта не может отрицать и сам дьявол. Но он будет и дальше стараться взвалить бремя толкования по Матф. 28 на тех, которые не верят свидетельству Библии. Ни одно место Писания не повествует о крещении в формулу «...во имя Отида и Сына и Святого Духа» или о каком — нибудь крещении младенцев, а только о крещении

уверовавших через погружение в воду. Божии человеки во все времена имели откровение об имени Иисуса. Они знали, что речь идёт об одном имени, которое превыше всех имён. Всемогущий Бог открылся Отцом, Сыном и Духом Святым в имени «Господь Иисус Христос».

Истинные дети Божии находятся в это время под руководством Духа Святого и отвернувшись от всех самовольных толкований, они повернулись лицом к Божьему наставлению. У них нет в противоположность Божию слову, других слов, как: «а что..» или «а если..», но они верят каждому слову так, как написано.

Многие в это время называют себя верующими. Вопрос только в том: во что они верят и кому верят? Слову ли Божию, открытому Духом Святым, или толкованиям древнего змея? Я имел преимущественное право на то, чтобы основательно познакомиться со служением брата Брангама с 1955 по 1965 годы. Как очевидец его собраний в Европе и США, я ещё и сегодня нахожусь под глубоким впечатлением того, как Бог подтвердил Своё библейское благовестие слова последующими чудесами и знамениями.

Дорогие братья и сёстры, дорогие друзья! С честным сердцем и по Божией милости мы попытались передать дальше то, что нам самим стало великим, в надежде, что ещё многим откроются глаза на то, что Бог совершает сейчас, чтобы они были вырваны «как бы из огня» и пришли к познанию истины. Пусть каждый с молитвой читает содержание этой брощюры до тех пор, пока Дух Святой не преобразит и не откроет всё.

«Ибо ещё немного, очень немного, и Грядущий приидёт и не умедлит» (Евр. 10,37). Пусть это изложение послужит к тому, чтобы ещё многие узнали своё «ныне» и поверили открытому Богом слову. Его драгоценное и святое слово, открытое свежим с престола, есть небесная манна для верующих этого времени. «Вот, наступают дни, говорит Господь Бог, когда Я пошлю на землю голод (и жажду),— не голод хлеба, не жажду воды, но жажду слышания слов Господних» (Ам. 8,11).

Вновь и вновь Бог посылал Своих верных рабов, которые раздавали хлеб жизни. «Кто же верный и благоразумный раб, которого **Господин** его поставил над слугами своими, чтобы давать им пищу во время?» (Матф. 24,45).

**Господь** Иисус преломил тогда хлеб и дал его Своим ученикам, которые раздали его тысячам. Он сказал: «Дайте вы им есть!» Истинные рабы Божии передают дальше то, что они получили из руки **Господа**.

Да будет сказано о детях Божиих этого времени: «И послушал ...весь прочий народ гласа Господа Бога своего и слов ... пророка, как посланного **Господом** Богом их». (Агг. 1,12).

# <u>Печатать, копировать или переписывать отрывками и выборочно не разрешено.</u>

Издатель: Миссионер Эвальд Франк. Пишите ваши отзывы по адресу.

Freie Volksmission Krefeld e. V. Postfach 100707, D-47707 Krefeld

Email: freie-volksmission@gmx.de (или) E.Frank@freie-volksmission.de

Homtpage: http://www.freie-volksmission.de

Веб страница: http://www.v-evangelie.info

Ерецкий Владимир Ул. Маяковского № 25-Б 52203 Жёлтые Воды Днепропетровская обл. Телефакс: 05652 56065



На этой фотографии над головой брата Брангама виден сверхъестественный свет, который был заснят фотографом прессы на одном из собраний в январе 1950 года в Хьюстоне (Техас) США. Студия Дуглас из Хьюстона, передала эту фотоплёнку доктору Джоржу Лэси, который был в своё время экспертом по проверке сомнительных документов. После того, как он тщательно проверил негатив, он подтвердил его подлинность следующими словами: «Я твёрдо убеждён в том, что негатив, который был предоставлен мне для проверки в подлинности, не был ретуширован и не является фотомонтажом, а также не имеет двойного освещения. Поэтому я твёрдо убеждён в том, что полоса света над головой появилась посредством света, который пал на негатив».